
 

 

       

 

FUNDAMENTO DE LOS DERECHOS 
FUNDAMENTALES EN LAS 
RELACIONES LABORALES: EL 
TRABAJO DECENTE Y LA 
DIGNIDAD DEL TRABAJADOR 

 

Carlos Hugo Preciado Domenech 
Magistrado de la sala social 
Tribunal Superior de Justicia de Cataluña 

 

1.- Introducción 

El fundamento de los derechos se ha convertido ya en un tópico de las teorías generales 
de los DDFF. No es de extrañar, pues, que exista un buen número de teorías que 
pretenda dar respuesta al "por qué" de los derechos.  

La primera tarea que nos va a ocupar en este capítulo no va a ser otra que tratar de 
justificar la necesidad de fundamentar los derechos, cuestión que aunque a priori 
pudiera parecer pacífica, ha sido también objeto de debate doctrinal, básicamente 
porque -se ha sostenido- si todo el mundo acepta los derechos, carece de interés hallar 
su fundamento.  

En segundo lugar, trataremos de hacer una breve síntesis de las teorías de la 
fundamentación de los derechos, para lo cual seguiremos el trabajo que al respecto ha 
realizado, fundamentalmente, PÉREZ LUÑO

[1]
, que parte de la distinción entre 

objetivistas, subjetivistas e intersubjetivistas; no sin dar cuenta de la existencia de otras 
clasificaciones. Tal suma teórica habrá de servir de base a la propuesta  de una tesis 
propia sobre la fundamentación de los derechos, que se enclava dentro de una 
proposición de ética material, basada en las necesidades básicas de las personas como 
origen de los valores; en la que la dignidad juega el papel de valor básico y guardián del 
equilibrio entre el individuo y el colectivo.  

Una vez fijada postura sobre el fundamento de los derechos, trataremos de indagar cuál 
ha sido la doctrina de nuestro TC y, como conclusión, cuál es el papel de la dignidad y el 
trabajo decente como fundamento de los derechos en el seno del Derecho del Trabajo.  

2.- El fundamento de los derechos fundamentales  
 
2.1.- La necesidad de fundamentar los DDFF. 

Encontrar una razón justificante, un "por qué" de los DDFF ha sido uno de los empeños 
que ha mantenido ocupada a la práctica totalidad de la doctrina que se ha encargado de 
su estudio.  

                                                 
[1]

 PÉREZ LUÑO, A.E. " Derechos Humanos. Estado de Derecho y Constitución". Ed. Tecnos. 10ª edición 2010. p.134-189 

V
o

lv
e
r 

a
l 
in

ic
io

 



 

 

 

Sin embargo, no han faltado quienes, como BOBBIO, desde una perspectiva pragmática 
o realista, una vez reconocidos los DDHH en múltiples Tratados y Convenios 
internacionales, ha considerado que el problema de su fundamento ha perdido gran 
parte de interés, pues "si la mayor parte de los gobiernos existentes están de acuerdo 
en una declaración común, es signo de que han encontrado buenas razones para 
hacerlo". 

[2]
 

No obstante, el razonamiento de Bobbio en este punto no me parece muy convincente; 
menos todavía si -como sostiene el autor- lo importante hoy no es tanto justificar los 
derechos como protegerlos.  

La primera objeción que ha de formularse a tal tesis es que difícilmente puede 
protegerse algo sin saber por qué ha de protegerse

[3]
.  No se antoja -además- el simple 

consenso de los gobiernos como justificación satisfactoria, cuando son precisamente 
ellos los principales incumplidores de tales derechos. En suma, no parece que el 
consenso de los lobos sea una buena razón para tranquilizar a las ovejas. 

El segundo argumento sobre la necesidad de fundamentar los DDFF es que siendo el 
de los derechos un fenómeno esencialmente histórico, la formación de una cultura 
perdurable de los mismos -algo que consideramos deseable- exige dotarlos de sólidos 
fundamentos, capaces de convencer a las futuras generaciones de su justificación. 

En fin, si como sostiene FERRAJOLI
[4]

, los derechos humanos son "la ley del más débil", 
a falta de poder para vencer, los débiles -en la naturaleza, en la sociedad civil o en la 
economía- deben gozar de un sólido argumentario para convencer en la permanente 
dialéctica de los poderes sociales que pujan por convertirlos en instrumentos sujetos a 
los fines de los más fuertes. La mayor capacidad convictiva del fundamento contribuirá, 
sin duda, a consolidar una cultura democrática de los derechos humanos que sirva de 
parámetro de legitimidad y justicia a la que deban sujetarse los instrumentos de poder y 
dominación más potentes existentes en la actualidad: los Estados y las empresas. En 
suma, no es muy probable que los más fuertes consientan en limitar su poder por la 
obligación de respetar los DDHH si no existen para ello sólidas y convincentes razones 
generalmente compartidas y defendidas y, por tanto, democráticamente aceptadas. 

Por tanto, si como hemos dicho, la historia de los DDHH es una historia de la lucha del 
hombre contra sí mismo, en cierto modo es también una historia de la búsqueda del por 
qué de tal lucha.  

Partiendo, pues, de la necesidad de fundamentar los derechos, las próximas líneas 
servirán a tal propósito. Para ello, iniciaremos una forzosamente modesta y sintética 
exposición de las diversas posturas o teorías sobre el fundamento de los DDHH, para 
luego tomar partido por una propia.  

 
2.2.- Breve síntesis de las teorías fundamentadoras de los DDFF. 

                                                 
[2]

 BOBBIO, N. "El tiempo de los derechos". Trad. Fco. de Asis Roig . Ed. Sistema 1991. p.60-61. 
[3]

 MEGÍAS QUIRÓS, J. J. Manual de DDHH. Thomson Aranzadi. The Global Law Collection. 2006. p.163-164. 
[4]

 FERRAJOLI, L. "Los fundamentos de los derechos fundamentales". Ed. Trotta. 4ª edición 2009.  p.317-318. 



 

 

 

Es imposible hacer aquí una mención de todas y cada una de las teorías 
fundamentadoras de los DDFF. Existen casi tantas como autores/as, y la bibliografía 
sobre DDHH en el Siglo XX es ciertamente extensa

[5]
.  

 Por ello, nos limitaremos a glosar sumariamente las más relevantes para, finalmente, 
adoptar una postura determinada respecto de las mismas. 

Así, FIORAVANTI
[6]

, propone tres modelos fundamentadores: el historicista, el 
individualista y el estatalista (positivista). El historicista encuentra su exponente más 
acabado en el modelo inglés de la revolución gloriosa de 1689 (LOCKE, COKE,etc), que 
conceptúa las libertades como los derechos de los ingleses, elaborados por la 
jurisprudencia y cristalizados en el common law, lo que las hace indisponibles al poder 
político. El fundamento de los derechos en este modelo es la tradición. 

El modelo individualista, de cuño francés, se funda en el iusnaturalismo racionalista y 
gira en torno a libertad, contrato y propiedad como núcleos fundantes del discurso de los 
derechos. El derecho natural del individuo que precede al Estado y el pacto social son 
sus señas distintivas; el fundamento de los derechos es la razón, capaz de aprehender 
el Derecho natural.    

En fin, el modelo estatalista, con Hobbes a la cabeza, y Bentham como estandarte, 
conciben al Estado como origen y fundamento de todo Derecho. El positivismo, en 
suma, considera la voluntad del Estado como el fundamento último de los derechos y los 
derechos pierden la indisponibilidad propia del modelo historicista.  

Otros autores, como BASTIDA,
[7]

 coinciden sustancialmente en esta clasificación 
trimembre de los modelos históricos de fundamentación de los derechos: el historicista, 
en la tradición, el iusracionalista, en el Derecho natural y el positivista, en la voluntad del 
Estado. 

FERRAJOLI
[8]

, distingue cuatro acepciones de "fundamento": la razón o fundamento 
teórico; la fuente o fundamento jurídico; la justificación o fundamento axiológico; y el 
origen o fundamento histórico. El maestro italiano sitúa en el plano axiológico el 
verdadero problema del fundamento de los DDFF; y sostiene -en la línea moral 
kantiana- que el valor de la persona como fin en sí misma, y no como medio es el 
fundamento del que parten los cuatro criterios que han orientado la fundamentación 
axiológica de los derechos: igualdad, democracia, paz y ley del más débil.  

PECES-BARBA
[9]

 sitúa el fundamento de los DDFF en el campo de la moralidad, 
concibiéndolos como una pretensión moral justificada consistente en la realización 
integral de la persona humana en la vida social, a través de sus fines últimos de la 
búsqueda de la felicidad, de su independencia, desde una cultura moderna influida por 
los pensamientos liberal, democrático y socialista. 

                                                 
[5]

 Puede verse un completo resumen en: RODRÍGUEZ-TOUBES MUÑIZ, J. "Teorías sobre el concepto y el fundamento de los 
derechos en el Siglo XX"; en PECES-BARBA MARTÍNEZ, G. y AAVV "Historia de los Derechos Fundamentales". Tomo IV. 
Siglo XX. Volumen I. Libro I.  p. 397-484 
[6]

 FIORAVANTI, M. "Los derechos fundamentales. Apuntes de historia de las constituciones". Ed. Trotta.2009. p.25-53. 
[7]

 BASTIDA FREIJEDO, F.J y AAVV. "Teoría General del os Derechos Fundamentales en la Constitución Española de 1978". 
Ed. Tecnos. p.18-28 
[8]

 FERRAJOLI, L. "Los fundamentos de los derechos fundamentales". Ed. Trotta. 4ª edición 2009.  p.287-383 
[9]

 PECES-BARBA, MARTÍNEZ, G. "Lecciones de Derechos Fundamentales". Ed. Dykinson 2004. p.44 



 

 

 

LIBORIO HIERRO
[10]

  fundamenta los derechos en el "único axioma moral" que la teoría 
de los derechos requiere y utiliza, que es que la persona, como agente autónomo, es el 
sujeto de la moralidad y de que cualquier persona vale moralmente igual. Este es para 
HIERRO el requisito mismo del razonamiento moral y sirve como fundamento necesario, 
suficiente y unitario de los DDHH, que consisten en situaciones normativas que 
constituyen condición necesaria para que la persona se desenvuelva como agente moral 
en su contexto.  

PÉREZ LUÑO
[11]

 se ubica en una sugerente tesis fundamentadora de los derechos, en 
el neomarxismo (antidogmático y humanista) que camina con el método de la teoría 
consensual de la verdad de Jürgen Habermas (Escuela de Francfort); y la filosofía de las 
necesidades radicales de Agnes Heller (Escuela de Budapest). De la mano de 
Habermas, se obtiene el método para el discurso racional fundamentador de los 
derechos y la crítica de los factores que impiden su fundamentación racional, por falta 
de validez intersubjetiva; de Agnes Heller se obtiene la génesis de los valores en las 
necesidades, de forma que el fundamento de los derechos radica en las necesidades 
humanas. Los valores son de esta forma una proyección de la consciencia del ser 
humano hacia el mundo exterior que representa un modo de preferencia consciente, que 
parte de determinadas condiciones sociales e históricas y que por tanto, tiene un 
fundamento empírico, no metafísico, ideal o abstracto.  

Precisamente a PÉREZ LUÑO
[12]

, le debemos la sistematización de las 
fundamentaciones de los DDFF en objetivistas, subjetivistas e intersubjetivistas, 
configurando un completísimo catálogo, que nos disponemos a sintetizar muy 
brevemente en las próximas líneas.  

-Las tesis objetivistas de la fundamentación de los DDFF: sostienen la existencia un 
orden de valores, reglas o principios con calidez objetiva, absoluta y universal 
independientemente de la experiencia de los individuos o de su consciencia valorativa. 

Ética materia de los valores, el objetivismo ontológico cristiano o la teoría de las 
necesidades; son los tres exponentes de estas tesis. 

La ética material de los valores: considera que existe un orden de valores previo a 
cualquier orden jurídico y social. Sus autores más representativos son Max Scheler y 
Nicolai Hartmann. Dichos valores objetivos, similares a las ideas platónicas, serían 
aprehensibles por la intuición. 

El objetivismo ontológico: parte de la existencia de unas exigencias objetivas derivadas 
de la dignidad humana, universales y que tienen un fundamento ontológico que las sitúa 
al margen de las apreciaciones subjetivas. En suma, consideran la dignidad como 
cualidad intrínseca de la persona, y como fundamento de los DDHH. Destacan en esta 
fundamentación autores como Cotta, Finnis, Kriele Jonas, Buber, etc.  

-Las tesis subjetivistas de la fundamentación de los DDFF: consideran la autonomía 
humana -la libertad- como fuente de todos los valores. El iusnaturalismo subjetivista, el 
individualismo o el libertarismo, son corrientes que integran estas tesis. 

                                                 
[10]

 HIERRO LIBORIO.L. "Los derechos humanos. Una concepción de la justicia". Ed. Marcial Pons.2016. p.53-59 
[11]

 PÉREZ LUÑO, A.E. " Derechos Humanos. Estado de Derecho y Constitución". Ed. Tecnos. 10ª edición 2010.  p.182-186; 
con cita de HELLER, A. "Hipótesis para una teoría marxista de los valores"., Editorial Grijalbo1974. p.33. 
[12]

PÉREZ LUÑO, A.E. " Derechos Humanos. Estado de Derecho y Constitución". Ed. Tecnos. 10ª edición 2010.  p.134-189. 
En la misma línea:  MEGÍAS QUIRÓS, J. J. "Manual de Derechos Humanos". Thomson Aranzadi. The Global Law Collection. 
2006. p.163-202. 



 

 

 

Dentro de las corrientes liberales de fundamentación de los derechos destaca K. 
POPPER, que sitúa la libertad en la fundamentación de todos los derechos, hasta el 
punto de negar la existencia de valores o principios objetivos, pues cada persona 
debería hallar cuáles son tales principios. Es una teoría que funda los derechos civiles y 
políticas y que sitúa en segundo plano o, directamente niega, los derechos sociales. En 
la tensión entre libertad e igualdad, la primera sala como clara vencedora

[13]
. En la 

misma línea Friedrich VON HAYEK, que alzaprima como primer valor la libertad, que ha 
de preservarse incluso ante la existencia de diferencias sociales. No considera que las 
diferencias sociales sean un problema de justicia, pues la relación entre personas libres 
de acuerdo con el orden natural no puede conllevar injusticias

[14]
.  

Dentro de las corrientes individualistas es imprescindible mencionar a J. RAWLS, en su 
Teoría de la Justicia

[15]
, define la justicia como imparcialidad y considera que cada 

persona posee una inviolabilidad fundada en la justicia que ni siquiera el bienestar de la 
sociedad en conjunto puede atropellar; por ello la justicia niega que la pérdida de liberad 
para algunos se vuelva justa por el hecho de que un mayor bien es compartido por 
todos.  En una sociedad justa -afirma Rawls- las libertades de la igualdad de ciudadanía 
se dan por establecidas definitivamente; los derechos asegurados por la justicia no 
están sujetos a regateos políticos ni al cálculo de los interese sociales. Rawls reconoce 
el iusnaturalismo de su planteamiento, por lo que los derechos dependen solo de ciertos 
atributos naturales cuya presencia puede comprobarse mediante la razón natural

[16]
. 

El alumno aventajado de J. RAWLS, R. DWORKIN,
[17]

 considera que "los derechos 
representan la promesa que la mayoría hace a las minorías de que la dignidad y la 
igualdad de éstas serán respetadas", y ello partiendo de que el Derecho expresa en una 
sociedad democrática, la opinión que tiene la mayoría de lo que es el bien común. 
DWORKIN parte de que los derechos individuales son triunfos políticos en manos e los 
individuos; los cuales tienen derechos cuando, por alguna razón, una meta colectiva no 
es justificación suficiente para negarles lo que, en cuanto individuos, desean tener o 
hacer, o cuando no justifica suficientemente que les imponga aluna pérdida o 
perjuicio

[18]
. Dworkin considera que las instituciones sobre la justicia no sólo presuponen 

que la gente tiene derechos, sino que entre éstos hay uno que es fundamental y 
axiomático, al que denomina "derecho a la igual consideración y respeto", en el que se 
evidencia que la dignidad es el fundamento axiológico de los derechos, para nuestro 
autor.  

En una postura más extrema -dentro ya del anarco capitalismo- se sitúa, en fin, 
ROBERT NOZICK, que considera que la existencia de individuos autónomos hace 
moralmente condenable cualquier intento de sacrificar los derechos de unos en 
beneficio de los otros. Reduce la lista de derechos a vida, salud, libertad y propiedad, a 
los que añade las garantías de esos derechos. Se ocupa fundamentalmente de justificar 
la propiedad y critica -por inmoral- toda distribución del excedente derivado de la 
cooperación social. Cualquier injerencia estatal en la esfera de tales derechos se 
considera una violación, de forma que el Estado queda reducido a un Estado-mínimo 
cuyo único fin es garantizar tales derechos mediante el monopolio de la violencia

[19]
. 

                                                 
[13]

 PÉREZ LUÑO, A.E. " Derechos Humanos. Estado de Derecho y Constitución". Ed. Tecnos. 10ª edición 2010.  p.149. 
[14]

 MEGÍAS QUIRÓS, J. J. "Manual de Derechos Humanos". Thomson Aranzadi. The Global Law Collection. 2006. p.194. 
[15]

 RAWLS, J. "Teoría de la justicia". Ed. Fondo de cultura económica. 2014. Traducción de María Dolores González. p.17 
[16]

 PÉREZ LUÑO, A.E. " Derechos Humanos. Estado de Derecho y Constitución". Ed. Tecnos. 10ª edición 2010.  p.158, citando 
a RAWLS. ob, cit edición de 1974. p.558 
[17]

 DWORKIN, R. "Los derechos en serio". Ed. Ariel Derecho. 2012. Traducción de Marta Guastavino. p.302-303 
[18]

 DWORKIN, R. "Los derechos en serio". Ed. Ariel Derecho. 2012. Traducción de Marta Guastavino. p.37 
[19]

 PÉREZ LUÑO, A.E. " Derechos Humanos. Estado de Derecho y Constitución". Ed. Tecnos. 10ª edición 2010.. p160- 162. 



 

 

 

-Las tesis intersubjetivistas de la fundamentación de los DDFF: consideran que el 
fundamento de los derechos está en ser valores intrínsecamente 
comunicables,  categorías que al expresar necesidades social e históricamente 
compartidas permiten suscitar un consenso generalizado sobre su justificación. La teoría 
de las necesidades y la teoría consensual de la verdad son las corrientes más 
destacadas. 

La teoría consensual de la verdad se plasma en la ética discursiva de Jürgen 
HABERMAS o la pragmática trascendental de KARL-OTTO APEL. Ambos coinciden en 
fundamentar los DDHH en el diálogo entre personas racionales que desinteresadamente 
persiguen un acuerdo de valor universal

[20]
.Se trata de alcanzar el auténtico consenso a 

través de un conjunto de garantías que aseguran una situación comunicativa ideal que 
hacen posible una argumentación libre de condicionantes. En definitiva los valores no 
dependen de evidencias lógicas (objetivismo), ni empíricas (subjetivismo positivista), 
sino de un consenso racional obtenido a partir de las exigencias procedimentales de una 
situación comunicativa ideal

[21]
.  

Para la Teoría de las necesidades,
 [22]

 integrada en la Escuela de Budapest (Lukás, 
Márkus, Heller, Fehér), y cuyo mejor exponente es AGNES HELLER, las necesidades 
humanas se clasifican en necesidades naturales (medios de subsistencia), necesidades 
necesarias (que permiten a la persona desarrollarse en sociedad) y las necesidades 
radicales (preferencias axiológicas conscientes sobre cuestiones sociales). Los DDHH 
se fundamentan en la medida en que contribuyen a satisfacer estas necesidades 
humanas. En este sentido, los valores, en cuanto categorías axiológicas, se entienden 
como formas de preferencias conscientes sobre objetivaciones sociales generalizables. 
Tales preferencias, al ser expresión del carácter genérico de las personas, se justifican y 
legitiman a través del "consenso social intersubjetivo". La validez universal del valor se 
obtiene así de su fundamentación intersubjetiva.  

 
2.3.- Las necesidades humanas como fundamento de los Derechos. La tensión de los 
valores individuales y colectivos como esencia del ser humano y la dignidad como punto 
de equilibrio.  

La fundamentación de los derechos por la que finalmente nos decantamos está muy 
próxima a las conclusiones de  AGNES HELLER y, por tanto, de PÉREZ LUÑO. 

La que proponemos, en efecto, es una fundamentación ético-materialista, que concibe 
los valores como expresiones de la satisfacción de necesidades de la naturaleza 
humana,  proyectada en la esencial tensión individuo-grupo; naturaleza que es el 
resultado actual de la evolución de la especie en un proceso de selección multinivel: 
individuo-grupo. 

Para empezar, es obvio que existe un consenso generalizado de los gobiernos en torno 
a los DDHH;  conviene, sin embargo, hallar las razones de ello. 

Para ello, hay que considerar el concepto de "valor", pues los DDHH, además de 
derechos y principios, son valores. Entendemos por valor una decisión de preferencia 
sobre conductas que se califican de buenas, y que es  generalmente compartida. En 

                                                 
[20]

 MEGÍAS QUIRÓS, J. J. Manual de DDHH. Thomson Aranzadi. The Global Law Collection. 2006. p.163-164. 
[21]

 PÉREZ LUÑO, A.E. " Derechos Humanos. Estado de Derecho y Constitución". Ed. Tecnos. 10ª edición 2010. p165-170. 
[22]

 PÉREZ LUÑO, A.E. " Derechos Humanos. Estado de Derecho y Constitución". Ed. Tecnos. 10ª edición 2010. p.170-171 



 

 

 

suma, como propone PECES BARBA, el fundamento de los valores, y por tanto de los 
derechos, se halla en el ámbito de la moral.  

Sin embargo, tal respuesta es incompleta si no intentamos formular una genealogía de 
la moral. ¿Por qué valoramos algo como bueno? 

La respuesta, a mi entender, ha de partir de la naturaleza humana hoy, es decir, de la 
forma de ser de las personas y de los grupos en la situación evolutiva actual de la 
humanidad.  

En este punto, resulta enormemente esclarecedora la genealogía de los valores de 
EDWARD O. WILSON

[23]
, padre de la Sociobiología, que formula una teoría evolutiva 

basada en la selección multinivel; conforme a la cual la evolución funciona a un doble 
nivel de selección entre individuos y entre grupos. Según WILSON, la selección 
individual es el resultado de la competencia para la supervivencia y la reproducción 
entre los miembros del mismo grupo, y modela al individuo en referencia a los demás 
miembros del mismo grupo. Los instintos egoístas son dominantes en este nivel. Al 
contrario, la selección entre grupos consiste en la competición entre sociedades, sea por 
el conflicto directo, sea mediante la competencia en diferencias al explotar el medio 
ambiente. La selección de grupos fomenta los instintos altruistas (empatía, solidaridad, 
compasión, caridad, altruismo...), respecto de los miembros del mismo grupo- no de otro 
distinto-. En la evolución social genética -continúa razonando WILSON- hay una regla de 
hierro según la cual los individuos egoístas vencen a los altruistas; mientras que los 
grupos de individuos altruistas se imponen sobre los grupos de egoístas. 

Esta selección multinivel explica que si la selección natural se hubiera producido 
exclusivamente en el nivel de los individuos, las sociedades humanas no existirían. Al 
contrario, si la evolución hubiera sido exclusivamente en el nivel de los grupos, las 
sociedades humanas se asemejarían a las colmenas de abejas o a los hormigueros; 
integradas de individuos indistintos, cuyo único sentido es su función en el grupo.  

La naturaleza humana actual es, pues, el resultado de miles de años de evolución en 
esos dos niveles: individuo y grupo, y la tensión entre ambos polos es inescindible de 
nuestra realidad actual. 

Desde esta perspectiva -sostiene WILSON- las necesidades del individuo y las del grupo 
se han proyectado en conductas que son valoradas positiva o negativamente en función 
de su funcionalidad a la evolución de la especie. Lo que denominamos "virtudes": 
altruismo, empatía, solidaridad, compasión, generosidad, fraternidad; son valores del 
grupo; al contrario, el individualismo, la competitividad, el egoísmo, en suma, la ley del 
más fuerte, son contravalores del individuo. Y son contravalores porque, como afirma 
WILSON en una versión biológica de la definición aristotélica del humano como "zoon 
politikon", los individuos están gobernados por uno de los impulsos humanos más 
poderosos: la formación de grupos. Todo individuo es un buscador compulsivo de 
grupos, desde el más elemental hasta el más complejo: pareja, familia, partido político, 
clase social, sindicato,  grupo étnico, nación, sociedad de naciones, no son sino 
evidencias empíricas de esta máxima. 

Pues bien, la regla de oro de todo sistema moral es bien reveladora: "no hagas a los 
demás lo que no quieras que te hagan a ti". Esta regla ha sido base de religiones más 

                                                 
[23]

 WILSON, E.O. " La conquista social de la tierra". Ed.  Traducción de Joandomènec Ros. Ed. Random House Mondadori. 
2012. p.281-297. 



 

 

 

extendidas y de las más variadas formulaciones, destacando entre todas la del 
imperativo categórico kantiano: " Obra sólo según una máxima tal que puedas querer al 
mismo tiempo que se torne en ley universal". 

No es difícil intuir que esta regla expresa el mínimo necesario imprescindible para que 
cualquier grupo humano subsista; pues la regla misma presupone la existencia de la 
persona en el seno de un grupo y regula sus relaciones con los demás individuos del 
mismo. Toda moral, pues, es en mayor o menor medida una expresión de las máximas 
que son necesarias para lograr la subsistencia de todo grupo de individuos humanos.  

¿Y cómo nos lleva todo ello a formular una fundamentación de los DDHH?  

Los DDHH son valores, y por tanto, expresiones de preferencia que provienen de la 
satisfacción de las necesidades propias de la naturaleza humana; una naturaleza 
ambivalente, con una permanente tensión individuo-grupo; que tiene su proyección en 
las interminables dialécticas entre libertad- igualdad; individualismo-colectivismo; 
capitalismo-socialismo, derecha-izquierda, etc. 

Aceptar la realidad dual de la naturaleza humana conlleva aceptar que existen 
necesidades de individuo y de grupo, que precipitan en valores que, finalmente, han 
cristalizado en las tablas de derechos humanos de todos conocidas.  

No fue una casualidad el momento histórico en que se produce la aceptación universal 
de los DDHH, y en particular de la "dignidad" como buque insignia de los mismos,  tras 
las dos Guerras Mundiales que asolaron el mundo en el Siglo XX, con un nivel de 
potencialidad destructiva de las armas, jamás vivido hasta entonces. Al contrario, el 
inusitado consenso de los gobiernos sobre los Derechos Humanos fue más bien una 
necesidad, derivada del abismo de horror al que acababa asomarse la humanidad, que 
produjo la clara conciencia de que la "cultura de la guerra", el "Iure belli ac pacis" vigente 
hasta entonces,  en aquel estado de cosas acercaba a la especie a su completa 
destrucción. Por ello, el principio de prohibición el uso de la fuerza empezó a consolidar 
como principio fundamental del Derecho internacional actual (art.2.3 y 2.4 Carta 
ONU

[24]
), primero en la Convención Drago-Porter, de 1907, después en el Tratado de 

Versalles y en fin, en el Pacto Briand-Kellog, que suprimió la guerra como forma 
ordinaria de solución de conflictos entre Estados soberanos

[25]
.  En suma, al iniciarse  la 

era nuclear, la guerra no podía continuar siendo el medio ordinario de resolución de 
conflictos entre Estados. 

Partiendo de ello, en las tablas de derechos también podemos observar esa dualidad 
individuo-grupo peculiar del fenómeno humano. Los DCP y los DESC son una clara 
muestra de ello. Los derechos civiles: vida, integridad, intimidad... satisfacen 
necesidades del individuo; los derechos sociales y culturales satisfacen necesidades de 
los grupos; y los derechos políticos, suponen la satisfacción de las necesidades de 
participación del individuo en el grupo: la democracia. Todo derecho humano, por tanto, 
no es sino un instrumento para satisfacer una necesidad de los individuos o de los 
grupos. 

                                                 
[24]

 Art.2.3 Carta ONU: Los Miembros de la Organización arreglarán sus controversias internacionales por medios pacíficos de 
tal manera que no se pongan en peligro ni la paz y la seguridad internacional ni la justicia.                
Art.2.4. Carta ONU: Los Miembros de la Organización, en sus relaciones internacionales, se abstendrán de recurrir a la 
amenaza o al uso de la fuerza contra la integridad territorial o la independencia política de cualquier Estado, o en cualquier otra 
forma incompatible con los Propósitos de las Naciones Unidas.-. 
[25]

 PRECIADO DOMÈNECH, C.H. "Los derechos como límites de la soberanía estatal". Revista información y debate de 
Jueces para la Democracia. nº 85. marzo 2016. p.62 



 

 

 

Como clave de bóveda, que sostiene el delicado equilibrio entre individuo-grupo, se 
sitúa la dignidad: la consideración de la persona como un fin en sí misma, y el libre 
desarrollo de la personalidad, que sirve de pieza de encaje entre lo individual y lo 
colectivo, sin que ninguno de los dos polos dialécticos ensombrezca de tal forma al otro, 
que se desfigure la naturaleza humana, irremisiblemente transida de la tensión 
individuo-grupo, fruto de siglos de evolución multinivel. En suma, como sintetizó 
M.Bakunin frente al fantasma de la dictadura del proletariado que se cernía sobre 
Europa "libertad sin socialismo, es privilegio, injusticia; socialismo sin libertad es 
esclavitud y brutalidad".  

De esta forma, la dignidad juega el papel de valor básico y guardián del equilibrio 
entre el individuo y el colectivo. 

Cuando el individuo es una mera herramienta para satisfacer los intereses del grupo, 
deja de ser un ser digno. Existe, por ello, una conciencia comúnmente compartida de 
que la vida humana, algo irrepetible y único para cada persona,  merece ser vivida como 
un fin en sí misma (la búsqueda de la felicidad, característica de los textos americanos), 
sin que pueda convertirse en el instrumento para servir a los fines de otros. Difícilmente 
se hallará proposición que suscite mayor consenso que la de "todo el mundo tiene 
derecho a buscar su propia felicidad". De ahí la prohibición de la esclavitud, de la tortura, 
de los tratos degradantes, de la servidumbre o los trabajos forzados, en suma, de la 
cosificación. Al contrario, la vida del individuo en el grupo precisa para un libre desarrollo 
que el grupo atienda a las necesidades del individuo, los derechos económicos, sociales 
y culturales, los derechos de los grupos vulnerables son una buena muestra de ello; y 
todos ellos, en mayor o menor medida, comportan altruismo, fraternidad, igualitarismo; 
en suma, el sacrificio de los intereses de unos individuos en aras del auxilio de otros, lo 
que no hace sino cohesionar al grupo. Igualdad y solidaridad son los valores de 
cohesión. En este sentido,  la "ley del más débil", a que alude FERRAJOLI

[26]
, no es sino 

la regla básica de los grupos, pues -como sostiene WILSON- los grupos de altruistas 
superan irremisiblemente a los de egoístas. En fin, la participación del individuo en el 
grupo, la intervención, control y crítica de las decisiones de éste, en suma, la 
democracia, es también una necesidad del individuo que garantiza que participará en la 
toma de decisiones y que el grupo satisfará las necesidades de la mayoría, mientras que 
la dignidad del individuo actúa de barrera frente a las "dictaduras de la mayoría"; 
mayoría que no puede disponer de los Derechos Humanos, sino que está obligada a 
protegerlos (democracia sustancial). Se trata la dignidad del derecho "fundamentalísimo" 
a que se refiere DWORKIN y define como el derecho a igual consideración y respeto. El 
valor de dignidad tiene así innumerables proyecciones, como la que considera una 
injusticia encarcelar a alguien sobre la base de un juicio referente a una clase o a una 
mera predicción, por más certera que sea, porque de esa forma se le niega su derecho 
a ser igualmente respetado como individuo

[27]
; esto es, su dignidad. 

 Desde esta fundamentación ético-materialista, que concibe los valores como 
expresiones de la satisfacción de necesidades de la naturaleza humana dual (individuo-
grupo); es fácil deducir las características de los derechos y la principal de todas ellas, la 
inherencia.  

El individuo ingresa en el grupo "humanidad", por el mero hecho del nacimiento, de ahí 
que, como propone el artículo 1 de la DUDHH "todos los seres humanos nacen libres e 
iguales en dignidad y derechos"; la pertenencia al grupo genera como primera obligación 

                                                 
[26]

 FERRAJOLI, L. "Los fundamentos de los derechos fundamentales". Ed. Trotta. 4ª edición 2009.p.316 
[27]

 DWORKIN, R. "Los derechos en serio". Ed. Ariel Derecho. 2012. Traducción de Marta Guastavino. p.38 y p.60 



 

 

 

la de "comportarse fraternalmente los unos con los otros", como reza el citado precepto. 
En fin, el reconocimiento de la dignidad del individuo es la base de la libertad, la justicia 
y la paz en el mundo, que no son sino los máximos exponentes de los valores 
colectivos.  

Como relata S.RODOTÀ, la revolución de la dignidad es el legado del constitucionalismo 
de posguerra del S XX, aparece en las constituciones italiana de 1947 (art.3

[28]
 y 41) 

y  alemana de 1949 (art.1.1)
[29]

, que enmarcan cronológicamente la DUDH de 1948 y se 
proyecta en una nueva antropología: el "homo dignus", que supone una síntesis entre 
libertad e igualdad reforzadas al ser ambas fundamento de la democracia

[30]
. 

Concluimos, pues, que la fundamentación de los DDHH se halla en las necesidades 
básicas derivadas de la naturaleza humana, como producto de siglos de evolución a dos 
niveles: individual y grupal; y la tensión entre ambos polos, inseparable en la naturaleza 
actual de los individuos, mantiene su equilibrio con el reconocimiento de la dignidad. De 
esta forma: libertad, igualdad, justicia y solidaridad no son sino el condensado axiológico 
de las necesidades humanas básicas de los individuos en el seno de la sociedad, que 
confluyen en la dignidad como valor básico y guardián del equilibrio entre el individuo y 
el colectivo. 

3.- La dignidad y su reconocimiento constitucional. 

 

3.1.- La dignidad en la CE 
Una vez ensayada una fundamentación propia de los DDFF, conviene ahora descender 
a la arena de la  práctica y analizar la dignidad, como fundamento de dichos derechos, y 
su reconocimiento constitucional en el ordenamiento jurídico. Por tanto, trataremos de 
desbrozar el alcance y sentido jurídico de la dignidad en nuestro sistema constitucional 
concreto.  
 De la dignidad se habla en cuatro ocasiones en el texto de la CE de 1978: 
-En el Preámbulo, cuando se proclama la voluntad de la Nación española de: "promover 
el progreso de la cultura y de la economía para asegurar a todos una digna calidad de 
vida". 
- En el Título Primero, el art.10 1 dispone que "La dignidad de la persona, los derechos 
inviolables que le son inherentes, el libre desarrollo de la personalidad, el respeto a la 
ley y a los derechos de los demás son fundamento del orden político y de la paz social." 
- En el Capítulo III del Título Primero; el art.47 CE dispone que "Todos los españoles 
tienen derecho a disfrutar de una vivienda digna y adecuada". 

- En el Título II; el art.57.2 2  establece que "El Príncipe heredero, desde su nacimiento o 
desde que se produzca el hecho que origine el llamamiento, tendrá la dignidad de 
Príncipe de Asturias y los demás títulos vinculados tradicionalmente al sucesor de la 
Corona de España"  

De estas cuatro menciones, nos centraremos en la del art.10.1 CE, pues la dignidad del 
cargo de Príncipe responde al concepto decimonónico y trasnochado del término, propio 
del constitucionalismo histórico

[31]
; mientras que la dignidad como atributo de la calidad 

de vida o de la vivienda no son sino reflejos del concepto humanista y democrático de 

                                                 
[28]

 Art.3.pfo1 de la Constitución Italiana de 1947: " Todos los ciudadanos tendrán la misma dignidad social y serán iguales ante 
la ley, sin distinción de sexo, raza, lengua, religión, opiniones políticas ni circunstancias personales y sociales" 
[29]

  Art.1 LF. Bonn: "La dignidad humana es intangible. Respetarla y protegerla es obligación de todo poder público" 
[30]

 RODOTÀ, S. "El derecho a tener derechos".  Trad. José Manuel Revuelta. Ed. Trotta. 2014. p.169-186. 
[31]

 RUIZ LAPEÑA, R. "La dignidad y sus manifestaciones en el ordenamiento constitucional español"; en CHUECA, R. 
"Dignidad humana y derecho fundamental". Ed. Centro de Estudios Políticos y Constitucionales. 2015. p.335-360. 



 

 

 

dignidad que se contiene en el art.10.1 CE, y que se incorpora con 30 años de retraso a 
nuestro constitucionalismo. 

La dignidad, por lo demás, tiene entrada en la Constitución y en la interpretación de los 
DDFF por la vía del art.10.2 CE, a cuyo efecto hay que tener en consideración el 
reconocimiento de la dignidad humana por los principales textos de DDHH. Así, en el 
art.1, 22,23 DUDH; art.10 PIDCP; art.13 PIDESC y Título I y art.1 de la CDFUE. 

  
3.2.- La doctrina del TC sobre la dignidad 

Todo análisis de la doctrina constitucional sobre la dignidad pasa ineludiblemente por 
advertir que dicha doctrina, si bien tiene zonas de claridad, como la de formulación del 
concepto; presenta también notables sombras interpretativas, como la que atañe a  la de 
su naturaleza y efectos, que la alejan de la seguridad y certeza exigibles de lo que la 
propia CE predica de la dignidad en su propio art.10.1 como -nada menos- que el 
fundamento mismo del orden político y la paz social.  

 Empezando por las luces, el TC al interpretar el art.10.1 asume el concepto kantiano 
de dignidad, esto es, la persona como fin en sí misma. (STC 181/2004, de 2 de 
noviembre F.13.); y ello a pesar de que el propio TC, en alguna ocasión, se ha resistido 
a identificar la dignidad y otros valores con "construcciones dogmáticas concretas" que 
no pueden servir de parámetros de constitucionalidad (STC 150/1991, de 4 de junio, F. 
4).  

 A la hora de definir la dignidad el TC ha manifestado reiteradamente que la dignidad 
es un valor espiritual y moral inherente a la persona, que se manifiesta 
singularmente en la autodeterminación consciente y responsable de la propia vida y 
que lleva consigo la pretensión al respeto por parte de los demás

[32]
.   

El TC la considera como el valor jurídico fundamental, germen o núcleo de unos 
derechos «que le son inherentes», y dentro del sistema constitucional se considera 
como el punto de arranque, como el prius lógico y ontológico para la existencia y 
especificación de los demás derechos. (STC 53/1985, F.3) 

 En otras ocasiones
[33]

, dando un paso más, el TC la ha conceptuado como 
un  "derecho de todas las personas a un trato que no contradiga su condición de ser 
racional igual y libre, capaz de determinar su conducta en relación consigo mismo y su 
entorno, esto es, la capacidad de «autodeterminación consciente y responsable de la 
propia vida», así como el libre desarrollo de su personalidad (art. 10.1 CE). " 

En este sentido, parece que el contenido de la dignidad
[34]

, según el TC, es dual: 

- Autodeterminación consciente y responsable de la propia vida, capacidad de 
determinar la conducta en relación consigo mismo y con su entorno, que parece 
identificarse con el libre desarrollo de su personalidad.  

                                                 
[32]

 STC 53/1985, de 11 de abril, F.8; STC 115/2010, de 24 de noviembre, F.3; 
[33]

 STC 192/2003, de 27 de octubre, F.7 
[34]

 STC 53/1985, de 11 de abril, F.8 y 11; TC 120/1990, de 27 de junio, F.4; STC 214/1991, de 11 de noviembre, F.8, STC 
91/2000, de 30 de marzo, F.7; STC 192/2003, de 27 de octubre, F.7; STC 181/2004, de 2 de noviembre,. f. 13. 



 

 

 

- Derecho a un trato que no contradiga la condición humana de ser racional igual y 
libre, es decir, pretensión al respeto por parte de los demás. Ello impide considerar a 
la persona como un medio y, por tanto, su "patrimonialización"

[35]
; lo cual tiene su 

indudable importancia en el seno del Derecho del Trabajo. Esta faceta de la dignidad 
comporta la prohibición de tratos vejatorios y degradantes o el derecho a no a sufrir 
humillaciones

[36]
; cuya proyección laboral es, con toda claridad el acoso, sea sexual o 

por razón de sexo (art.7 LOIMH) o sea acoso laboral (art.4.2e) ET y art.54 g ET). 

Por tanto, sí existe un contenido sustantivo de la dignidad en la CE, identificable con 
la autodeterminación consciente, la prohibición de la cosificación y un derecho a un trato 
respetuoso, al contrario de lo que sostienen algunas autoras

[37]
. El hecho de que a la 

dignidad no se la considere un derecho susceptible de amparo (STC 120/1990, entre 
otras), no puede suponer que carezca de contenido propio, sino -a lo sumo- de 
contenido propio susceptible de amparo constitucional.  

En este contenido doble, podemos reconocer el concepto kantiano al que hemos hecho 
mención con anterioridad: "la persona como fin en sí misma"; que implica, es obvio, la 
autodeterminación consciente y responsable de la propia vida y el respeto del grupo al 
individuo como ser racional y libre.  

Hay autores
[38]

 que distinguen dignidad y libre desarrollo de la personalidad, 
fundamentalmente porque el art.10.1 CE hace mención separada de ellos, y consideran 
que la dignidad sería garantía de igualdad; mientras que el libre desarrollo de la 
personalidad sería una tutela de libertad máxima.  Sin embargo, a mi entender, la 
condición de iguales y libres de las personas  no son sino los dos componentes 
necesarios de la dignidad, pues hacen referencia a los valores que expresan las 
necesidades básicas del individuo (libertad) y del grupo (igualdad). En suma, no es 
concebible la dignidad sin igualdad, de ahí el especial énfasis a la dignidad en la 
doctrina antidiscriminatoria del TC, según la cual los criterios odiosos del art.14 CE: 

 
"representa(n) una explícita interdicción de determinadas diferencias históricamente 
muy arraigadas y que han situado, tanto por la acción de los poderes públicos como 
por la práctica social, a sectores de la población en posiciones, no sólo 
desventajosas, sino contrarias a la dignidad de la persona que reconoce el art. 10.1 
CE

[39]
  

 Y al contrario, tampoco puede darse la dignidad sin libertad, como bien sostiene el TC 
en su STC 93/1992, de 11 de junio, F.8, donde vincula el principio general de libertad a 
los arts.1.1 y 10.1, que "autorizan a los ciudadanos a llevar a cabo todas aquellas 
actividades que la Ley no prohíba, o cuyo ejercicio no subordine a requisitos o 
condiciones determinadas." 

Por tanto, el concepto kantiano de dignidad y el contenido de la misma parecen 
cuestiones claras para la doctrina del TC. No tan clara, y más discutible, nos resulta la 
naturaleza de la dignidad, dadas las sombras que en este punto proyecta la doctrina 

                                                 
[35]

 STC 212/1996,  de 19 de diciembre, F.8; STC 116/1999, de 17 de junio, F.11 
[36]

 STC 57/1994, 28 febrero.  
[37]

 PACHECO ZERGA, L. " La dignidad humana en el derecho del trabajo". Ed. Thomson Civitas. 1ª edición. 2007. p.130. 
[38]

 PRESNO LINERA, M.A. "Dignidad humana y libre desarrollo de la personalidad"; en CHUECA, R. "Dignidad humana y 
derecho fundamental". Ed. Centro de Estudios Políticos y Constitucionales. 2015. p.361-395 
[39]

 SSTC 128/1987, de 16 de julio     , F. 5;  166/1988, de 26 de septiembre    , F. 2;  145/1991, de 1 de julio     , F. 2;  17/2003, 
de 30 de enero     , F. 3;  161/2004, de 4 de octubre     , F. 3;  182/2005, de 4 de julio     , F. 4, o  41/2006, de 13 de    , F. 6 
y   STC 36/2001, de 28 de marzo, F.2 



 

 

 

del TC, que ciertamente no parece terminar de concretarla: ¿valor, principio, bien 
jurídico o derecho?  

El TC la ha calificado la dignidad como valor (STC 53/1985, de 11 de abril, F.8; ), como 
principio (vid. ATC 241/1985, 17 abril, F.1); como bien jurídico (STC 2/1982, de 29 de 
enero, F.5)  y como derecho en alguna ocasión (STC 192/2003, de 27 de octubre, F.7). 
Sin embargo, el optimismo que pueda inicialmente producir el torrente de naturalezas 
diversas que nos brinda el TC sobre la dignidad, se desvanece desde el momento en 
que ha negado reiterada y categóricamente a la dignidad su condición de derecho 
fundamental, por un lado, y su acceso al recurso de amparo, por otro; y, en 
coherencia, ha negado que su desarrollo exija ley orgánica.  

En efecto, el TC ha mantenido que la dignidad:  

 -no es un derecho fundamental (ATC 149/1999, de 14 de julio, F.2): 

 no es susceptible de recurso de amparo de forma autónoma[40]: 

 no está sujeta a su desarrollo por Ley Orgánica (STC 116/1999, de 17 de 
junio, F.4): 

Queda claro, pues, que en nuestro ordenamiento, a diferencia de otros de nuestro 
entorno, como el Alemán (art.1 LF. Bonn)

[41]
, o el francés

[42]
 la dignidad no es un derecho 

fundamental, lo cual, no deja de ser una aporía cuando se la considera  el fundamento 
mismo de todos los DDFF.  

Por otro lado, esta concepción de la dignidad como excluida de la tabla de DDFF 
contrasta también con la Carta de Derechos Fundamentales de la Unión Europea, en 
cuyas explicaciones sobre el art.1 CDFUE (2007/C-303/02), se dice que " la dignidad de 
la persona humana no sólo es en sí un derecho fundamental, sino que constituye la 
base misma de los derechos fundamentales".  

Por ello, la doctrina del TJUE no ha dudado en considerarla como un derecho 
fundamental. Así, por ejemplo, en la STJUE 9 octubre 2001, Caso Países Bajos c. 
Parlamento Europeo, Asunto C-377/98, el TJUE afirma con rotundidad (F.70):  

"Corresponde al Tribunal de Justicia, al controlar la conformidad de los actos de las 
instituciones con los principios generales del Derecho comunitario, velar por que se 
respete el derecho fundamental a la dignidad humana y a la integridad de la 
persona." 

 En efecto, volviendo a nuestro derecho interno, cuesta de entender que la dignidad no 
sea un derecho cuando los DDFF están fundamentados en ella. Sin embargo, el TC 
parece situarla en el terreno axiológico, y de ella resultan los DDFF como su "traducción 
normativa" (STC 113/1995, de 6 de julio F.6), sin perjuicio de considerar que la dignidad 
de la persona  conforma, junto con el libre desarrollo de la personalidad, las bases de 

                                                 
[40]

 STC 120/1990, fundamento jurídico 4.º, STC 57/1994, de 28 de febrero, F.3; STC 17/1995, de 24 de enero, STC 101/1987 
ATC 241/1985; STC 136/1996, de 23 de julio; STC 204/1997 de 25 de noviembre; STC 149/1999, de 14 de julio. 
[41]

 ENDERS, C.  "Die Menschenwürde in der Verfassungsordnung. Zur Dogmatik, des art. 1 CG. Tübingen, 1997. p. 501-509; 
citado por GÓMEZ ORFANEL, G. "La dignidad de la persona en la Grundgesetz"; en CHUECA, R. "Dignidad humana y 
derecho fundamental". Ed. Centro de Estudios Políticos y Constitucionales. 2015. p.58. 
[42]

 "El Preámbulo de la Constitución de 1946 ha reafirmado que todo ser humano, sin distinción de raza, de religión ni de 
creencias, posee derechos inalienables y sagrados. La salvaguardia de la dignidad de la persona contra toda forma de 
servidumbre y de degradación se sitúa entre esos derechos y constituye un principio de valor constitucional". 2009-593 DC, 19 
noviembre 2009. Journal officiel du 25 novembre 2009. 0.202222, texte nº 3, cons.3 Rec.p.196.  



 

 

 

nuestro sistema de derechos fundamentales (STC 212/2005, de 21 de julio, F. 4;  STC 
133/2006, de 27 de abril, F.7). A ello hay que oponer que el art.10.1 CE es una norma, 
con el máximo rango de nuestro ordenamiento y, por tanto, con unas consecuencias 
jurídicas concretas, por ejemplo, como canon de constitucionalidad de las leyes.  

 No obstante, descartada su naturaleza de derecho de forma incomprensible por nuestro 
TC, la dignidad ha venido a aproximarse, si no a identificarse con el contenido mínimo 
irrenunciable de los derechos, esto es, con el contenido esencial y, por tanto, con 
una función de barrera o límite de límites. En este punto, nuestro TC parece hacerse 
eco de la doctrina alemana construida en torno al art.1.1 LFB

[43]
, que al otorgar a la 

dignidad humana el atributo de intangibilidad, le aparta de los procesos de ponderación, 
típicos de los conflictos entre derechos; exactamente como ocurre con el contenido 
esencial que, según la CE (art.53.1) debe ser respetado "en todo caso".  

Así, el Tribunal Constitucional Alemán ha afirmado que "en la medida en que el derecho 
general de la personalidad es expresión directa de la dignidad humana, los límites 
actúan sin la posibilidad en absoluto de buscar un equilibrio entre bienes."

[44]
 La 

asunción de tal doctrina parece evidente en la STC 57/1994, de 28 de febrero, F.3: 

"... La regla del art. 10.1 CE, proyectada sobre los derechos individuales, implica 
que la dignidad ha de permanecer inalterada cualquiera que sea la situación 
en que la persona se encuentre, constituyendo, en consecuencia, un 
minimum invulnerable que todo estatuto jurídico debe asegurar, de modo que 
las limitaciones que se impongan en el disfrute de derechos individuales no 
conlleven un menosprecio para la estima que, en cuanto ser humano, merece 
la persona, aunque «sólo en la medida en que tales derechos sean tutelables 
en amparo y únicamente con el fin de comprobar si se han respetado las 
exigencias que, no en abstracto, sino en el concreto ámbito de cada uno de 
aquéllos, deriven de la dignidad de la persona, habrá de ser tomada en 
consideración por este Tribunal como referente» " 

  

En la STC 91/2000, de 30 de marzo, F.7
[45]

, parece que ese "mínimum invulnerable" en 
que consiste la dignidad no sólo es una parte del contenido de los derechos 
(contenido esencial); sino también algunos derechos, que hay que caracterizar como 
absolutos. Por tanto, la dignidad se identificaría de esta forma con el contenido 
esencial de todos los derechos y, además, con los derechos calificados de 
absolutos (torturas, prohibición de esclavitud, etc).  

Esta concepción aproximaría a la dignidad a un concepto referencial sin contenido 
propio, que no cuadra con el contenido que el propio TC le asigna: autodeterminación de 
la persona, prohibición de cosificación y derecho a un trato respetoso; por lo que sería 
deseable que la doctrina del TC se clarificase al respecto, siendo lo más acorde con el 
entorno jurídico de la UE en el que nos hallamos considerar a la dignidad como un DF 
con contenido propio, sin perjuicio de asignarle el contenido referencial: contenido 
esencial de los DDFF y DDFF absolutos, y  sin perjuicio de ser el fundamento del resto 
de DDFF. 

                                                 
[43]

 Sentencia del TC Alemán  Strauss-Karikatur (BVerfGe 75, 369 (80)) 
[44]

 Sentencia del TC Alemán  Strauss-Karikatur (BVerfGe 75, 369 (80)), citada por GÓMEZ ORFANEL, G. "La dignidad de la 
persona en la Grundgesetz"; en CHUECA, R. "Dignidad humana y derecho fundamental". Ed. Centro de Estudios Políticos y 
Constitucionales. 2015. p.60. 
[45]

 Vid. también: STC 192/2003, de 27 de octubre, F.7 



 

 

 

 Otra cuestión de interés en la doctrina del TC, que proyecta una sombra sobre la 
dignidad es la siguiente: ¿cómo puede decirse que la dignidad es el fundamento de 
todos los DDFF y sostener a la vez que no todos los DDFF le son inherentes?  

Tal cuestión se suscitó fundamentalmente la STC 120/1990, de 27 de junio F.4, cuando 
dijo " no significa ni que todo derecho le sea inherente -y por ello inviolable- ni que los 
que se califican de fundamentales sean in toto condiciones imprescindibles para su 
efectiva incolumidad" (de la dignidad) 

Tal afirmación no parece ser acorde a los  Pactos de DDHH ratificados por España. 
Así,  el preámbulo del PIDCP no puede ser más claro al  reconocer que ".. estos 
derechos se derivan de la dignidad inherente a la persona humana";  y el PIDCP -
recordemos- es parámetro de interpretación de los DDFF (art.10.2 CE). Por tanto, en 
principio, los DDHH -todos- derivan de la dignidad y, en tal sentido, la afirmación del TC 
es un tanto exótica. 

En este punto, no sería difícil admitir una mayor conexión o vínculo de la dignidad con 
ciertos derechos, como ha hecho el TC

[46]
, con los derechos a la integridad física y moral 

(art. 15), a la libertad de ideas y creencias (art. 16), al honor, a la intimidad personal y 
familiar y a la propia imagen (art. 18.1) 

[47]
y como han hecho otros Tribunales 

constitucionales como el Alemán
[48]

, o en general el TEDH con el amplio concepto de la 
"privacy

[49]
".   

Sin embargo, admitir la existencia de DDFF inherentes a la dignidad frente a otros que 
no lo son, resulta -cuanto menos- cuestionable. 

Con todo, lo cierto es que la doctrina sobre la existencia de DDFF inherentes a la 
dignidad humana y otros que no lo son se ha venido desarrollando y tomando cuerpo en 
torno a la titularidad de los derechos de las personas extranjeras, en lo que podríamos 
calificar de la criticable doctrina de la "dignidad de geometría variable en función de 
la nacionalidad". Nos remitimos, en este sentido a lo ya dicho al hablar de los derechos 
fundamentales de las personas extranjeras (Capítulo III.1.4.a.3.3 ) y a la doctrina del 
TC

[50]
 que ahí hemos expuesto.  

Decíamos como conclusión -que reiteramos- ,  que si bien es loable la intención del TC 
de fijar unos límites claros al legislador en materia de extranjería, lo cierto es que el 
criterio que se utiliza -el grado de conexión de los derechos con la dignidad- choca con 
la universalidad y la indivisibilidad de los DDFF, y aleja a determinados derechos de la 
dignidad, lo que no deja de ser un contrasentido si tomamos la inherencia, como nota 
esencial de todos los DDFF

[51]
, pues como ya hemos dicho en otro lugar, la inherencia 

no admite gradación. (vid. 1.3.1) 

                                                 
[46]

 STC 53/1985, de 11 de abril. F.8 
[47]

 STC 208/2013, de 13 de diciembre, F.3; STC 231/1988, de 2 de diciembre ,  STC 170/1994, de 7 de junio, STC 176/1995, 
de 11 de diciembre, FJ 5,   STC 203/2015, de 5  : 
[48]

 Sentencia Tagebuch (VVerfGE 80,367); citada por   GÓMEZ ORFANEL, G. "La dignidad de la persona en la Grundgesetz"; 
en CHUECA, R. "Dignidad humana y derecho fundamental". Ed. Centro de Estudios Políticos y Constitucionales. 2015. p.62 
[49]

 STEDH 5 julio de 2011, Caso Avran y otros c. Moldavia. F.36 
[50]

 SSTC 107/1984, de 23 de noviembre, F.3; STC 236/2007, de 7 de julio, F.3 STC 17/2013, de 31 de enero, F.2.   
[51]

 En parecido sentido: SOLANES, A. "Derechos de los inmigrantes"; en PECES-BARBA MARTÍNEZ, G. "Historia de los 
Derechos Fundamentales". Tomo IV, Siglo XX, Volumen V. Cultura de la Paz y Grupos vulnerables. Libro II.  Ed. Dykinson 
2013 p.1174-1183. 



 

 

 

Para terminar,  no podemos dejar de mencionar las funciones de la dignidad en el 
ordenamiento jurídico, que pueden condensarse, siguiendo con algún matiz a RAMOS 
QUINTANA

[52]
 y otros autores

[53]
 en las 5 que siguen: 

- Función normativa: la dignidad es una norma de rango constitucional que sirve de 
parámetro de constitucionalidad de las leyes. 

- Función informadora: en tanto que principio constitucional informa el ordenamiento 
jurídico y goza de un valor aplicativo y no meramente programático como todos los 
principios proclamados en la CE (STC 4/1984, F.1)  

- Función hermenéutica: la dignidad es criterio de interpretación de los DDFF (STC 
2/1982, de 29 de enero, F.5);  y del resto de normas del ordenamiento, de forma que 
toda interpretación que conduzca a un resultado contrario a la dignidad ha de ser 
rechazada, por inconstitucional.    

-  Función integradora: conforme al art.1.4 CC el principio de dignidad presenta la 
utilidad de integrar las lagunas del ordenamiento jurídico.  

- Función de límite de los DDFF: al comportarse como un mínimum identificable con el 
contenido esencial, la dignidad juega como límite a los DDFF cuando colisionan entre sí 
y como contenido inasequible al poder legislativo y a ningún otro poder constituido.  

  

4.- La dignidad en el trabajo y el trabajo decente. Ensayo sobre el contenido 
propio de la dignidad en la relación laboral.  
 

4.1.- Dignidad y trabajo decente 

El Derecho del Trabajo, como disciplina, tiene en la dignidad humana su origen y núcleo 
vertebrador fundamental.  En una relación, como la laboral, que es personalísima, en la 
que el objeto del contrato son los servicios que presta el trabajador, que son 
inseparables de su persona; que está transida de la nota esencial de subordinación; que 
es la puerta de entrada a todos los DDFF en el trabajo y que, en fin, es la fuente de 
procura existencial de los trabajadores/as y sus familias al proporcionarles mediante un 
salario digno la satisfacción de necesidades básicas, como alimentación, vestido, 
educación y vivienda; es obligado concluir, que la dignidad del trabajador es el centro de 
gravedad mismo del Derecho del Trabajo

[54]
, hasta el punto de que en ella radica la 

esencia de esta rama del Derecho, como reconoce la práctica totalidad de la doctrina, 
incluso la de corte más liberal.

[55]
. 

 En el capítulo IV de esta obra hemos analizado la evolución de la dignidad y el trabajo a 
lo largo de la historia, que hemos definido como una historia de la lucha por el trabajo 
digno, por lo que nos remitimos a lo ahí expuesto en todo a lo que atañe al análisis 
histórico de trabajo y dignidad. Nos situamos ahora en un análisis de la realidad actual.  

                                                 
[52]

 RAMOS QUINTANA, M.I. " La dignidad de la persona en las relaciones de trabajo"; en BAYLOS GRAU, A y AAVV "La 
jurisprudencia constitucional en materia laboral y social en el período 1999-2010. Libro homenaje a María Emilia Casas". Ed. La 
ley 2015.   p.254-255 
[53]

 GONZÁLEZ PÉREZ, J. "La dignidad de la persona". Ed. Civitas. Thomson Reuters. 2017. 3ª edición. p.107-125 
[54]

 OJEDA AVILÉS, A. e IGARGUA MIRÓ, M.T. "La dignidad del trabajador en la doctrina del Tribunal Constitucional. Algunos 
apuntes.". RMTAS (Serie Derecho del Trabajo), núm.73. 2008. p.147. 
[55]

  SAGARDOY BENGOECHEA, J. " Los derechos fundamentales y el contrato de trabajo". Ed. Civitas. 2005. p.27, 



 

 

 

Y en efecto, hoy en día, la dignidad humana subyace en el contrato de trabajo como un 
principio esencial que no puede ni debe mantenerse en una simple expresión 
programática (SSTS 24 septiembre 1985 (RJ 1984 4631).  

No ha de extrañarnos, pues, que la dignidad aparezca  generosamente citada en tanto 
en los Textos internacionales como en las normas básicas que atañen a la relación 
laboral. La dignidad en el trabajo, en suma, es un derecho humano ampliamente 
consolidado.  

Así, en la DUDH, su art.22
[56]

 califica la satisfacción de los DESC como indispensable 
para la dignidad y el libre desarrollo de la personalidad y en el art.23 consagra el 
derecho de toda persona a "condiciones equitativas y satisfactorias de trabajo" (léase 
"dignas"), así como a una remuneración "equitativa y satisfactoria".  

El PIDESC en su art.7 también garantiza unas condiciones de trabajo equitativas y 
satisfactorias que aseguren, entre otras, condiciones de existencia dignas para los 
trabajadores y para sus familias. 

No obstante, el instrumento que más y mejor se ocupa del derecho al trabajo digno es la 
Carta Social Europea, en su art. 26, que bajo la rúbrica "Derecho a la dignidad en el 
trabajo", dispone:  
Para garantizar el ejercicio efectivo del derecho de todos los trabajadores a la protección 
de su dignidad en el trabajo, las Partes se comprometen, previa consulta con las 
organizaciones de empleadores y de trabajadores:  
1  a promover la sensibilización, la información y la prevención en materia de acoso 
sexual en el lugar de trabajo o en relación con el trabajo, y a adoptar todas las medidas 
apropiadas para proteger a los trabajadores contra dichas conductas;  
2  a promover la sensibilización, la información y la prevención por lo que respecta a 
actos censurables o explícitamente hostiles y ofensivos dirigidos de manera reiterada 
contra cualquier trabajador en el lugar de trabajo o en relación con el trabajo, y a adoptar 
todas las medidas apropiadas para proteger a los trabajadores contra dichas conductas.  

En el ámbito del CEDH, el TEDH ha calificado la dignidad y  la libertad como la esencia 
misma del CEDH (STEDH 29 abril 2002, Caso Pretty, c. Reino Unido. F.65). 

En el marco de la Unión Europea, el art.31.1 de la CDFUE se ocupa de las "condiciones 
de trabajo justas y equitativas", diciendo que "todo trabajador tiene derecho a trabajar en 
condiciones que respeten su salud, seguridad y dignidad".            

En este punto, cabe recordar que el TS viene sosteniendo desde antiguo que la dignidad 
humana subyace en el contrato de trabajo como un principio esencial que no puede ni 
debe mantenerse en una simple expresión programática (SSTS 24 septiembre 1985 (RJ 
1984 4631)  

En efecto, como sostiene VALDÉS DAL-RÉ en su voto particular a la STC 119/2014 

 

                                                 
[56]

 Art.22 DUDH "Toda persona, como miembro de la sociedad, tiene derecho a la seguridad social, y a obtener, mediante el 
esfuerzo nacional y la cooperación internacional, habida cuenta de la organización y los recursos de cada Estado, la 
satisfacción de los derechos económicos, sociales y culturales, indispensables a su dignidad y al libre desarrollo de su 
personalidad" 



 

 

 

" De acuerdo con una interpretación sistemática del conjunto de derechos laborales, 
individuales y colectivos, reconocidos a lo largo del articulado de nuestra Carta 
Magna y origen del proceso de constitucionalización del Derecho del Trabajo, la 
lacónica expresión “derecho al trabajo” del art. 35.1 CE obliga a los poderes 
públicos y, en especial, al legislador a la aprobación de normas y a la 
promoción de acciones políticas enderezadas a facilitar la creación, no de 
cualquier trabajo, sino, por expresarlo en los términos postulados por la OIT, 
de un trabajo “decente” o digno; esto es, un trabajo productivo realizado en 
condiciones de libertad, equidad y seguridad, que permita al trabajador el desarrollo 
de su personalidad y el respeto a su dignidad (art. 10.1 CE) en un marco jurídico en 
el que los derechos de los trabajadores sean reconocidos y activamente defendidos 
y los propios trabajadores cuenten con una adecuada protección social. Por ello el 
Derecho del Trabajo ha sido una pieza esencial en el proceso de construcción del 
Estado social, y sigue siendo un instrumento básico para garantizar que el Estado 
cumpla los fines que así lo caracterizan y que se resumen en procurar una mayor 
igualdad social y, por tanto, en proteger a los sectores sociales menos favorecidos 
(art. 1.1, en relación con el art. 9.2, ambos del texto constitucional)."  

Este voto particular nos da pie a identificar, el trabajo digno con el trabajo decente, 
lo que nos lleva a explorar el programa de trabajo decente de la OIT. Así, en la 87ª 
reunión de la Conferencia Internacional del Trabajo celebrada en Ginebra en junio de 
1999 se fija con claridad qué se entiende por trabajo decente.  

El trabajo decente es el punto de convergencia de sus cuatro objetivos estratégicos:  

- la promoción de los derechos fundamentales en el trabajo;  

- el empleo;  

- la protección social y el diálogo social.  

Según la Memoria del Director General: ”la finalidad primordial de la OIT es promover 
oportunidades para que los hombres y las mujeres puedan conseguir un trabajo decente 
y productivo en condiciones de libertad, equidad, seguridad y dignidad humana. Esto 
debe orientar las decisiones de la Organización y definir su cometido internacional en los 
próximos años"

[57]
. 

Por tanto, trabajo digno y trabajo decente son conceptos identificables en el marco 
de la OIT,  de forma que el trabajo “decente” o digno es un trabajo productivo realizado 
en condiciones de libertad, equidad y seguridad, que permita al trabajador el desarrollo 
de su personalidad y el respeto a su dignidad (art. 10.1 CE)

[58]
 

 
4.2.-  Ensayo sobre el contenido propio de la dignidad en la relación laboral. 

                                                 
[57]

 El programa del trabajo decente de la OIT puede consultarse en: PROGRAMA TRABAJO DECENTE OIT: 
http://www.ilo.org/public/spanish/standards/relm/ilc/ilc87/rep-i.htm 
[58]

 Voto Particular que formula el Magistrado don Fernando Valdés Dal-Ré a la Sentencia 119/2014, de 16 de julio;  dictada en 
el recurso de inconstitucionalidad núm. 5603-2012, al que se adhieren la Magistrada Doña Adela Asua Batarrita y el Magistrado 
Don Luis Ignacio Ortega Álvarez . 



 

 

 

En nuestro derecho interno, a nivel legal,  la dignidad en el trabajo se plasma no sólo 
como un valor o principio, sino como uno de los derechos básicos de los 
trabajadores, y se cita generosamente a lo largo del ET. Veamos:  

El art.4.2e) ET configura como un derecho la debida consideración a la dignidad, en la 
que incluye la protección frente al acoso por razón de origen racial o étnico, religión o 
convicciones, discapacidad, edad u orientación sexual, y frente al acoso sexual y al 
acoso por razón de sexo. 

El art.18 ET establece el respeto máximo a la dignidad del trabajador como límite a la 
facultad empresarial  de realizar registros sobre la persona del trabajador, sus taquillas y 
efectos. 

El art.20.3 ET erige la dignidad en límite de los poderes de vigilancia y control 
empresarial.  

El art.39.1 ET contempla la dignidad como límite a la movilidad funcional 

El art.50.1 ET contempla como causa de extinción del contrato por voluntad del 
trabajador las modificaciones sustanciales en las condiciones de trabajo llevadas a cabo 
sin respetar lo previsto en el artículo 41 y que redunden en menoscabo de la dignidad. 

No será el propósito de este capítulo analizar cada una de las expresiones de la 
dignidad en el texto del ET, pues ha ello se han dedicado diversos apartados de este 
trabajo, al analizar los DDFF de los trabajadores como límites a los poderes del 
empresario

[59]
 (art.18 y 20.3 ET); o bien la relación del objeto del contrato con los 

DDFF
[60]

 (art. 27, 39.1, 41 y 50.1 ET). En definitiva, lo que interesa ahora destacar es 
que la dignidad ha aparecido como cuestión transversal en la totalidad de la 
dinámica de la relación laboral como puede observarse a lo largo y ancho de esta 
obra y ello nos lleva a plantearnos una cuestión evidente. 

¿Qué relación tiene la dignidad constitucional del art.10.1 CE con los contenidos 
específicos que proyecta en la relación laboral? 

Tal pregunta deriva de que la dignidad, paradójicamente, aparece como un valor huero 
de concreción -según parte de la doctrina- a nivel constitucional, mientras que a nivel 
legal presenta múltiples manifestaciones concretas.  

En efecto, un sector doctrinal ha desistido a la hora de asignar "contenidos concretos "a 
la dignidad a nivel constitucional, considerando que, a la postre, la dignidad a nivel 
constitucional "carece de contenido sustantivo propio". 

[61]
 Sin embargo, y partiendo de la 

doctrina del propio TC -con la que discrepamos de los puntos antes señalados- 
podemos ensayar un contenido de la dignidad en la relación laboral, relacionado con el 
contenido sustancial que el TC le asigna. 

El contenido de la dignidad, como hemos dicho, según el TC es dual, en síntesis: 
autodeterminación y respeto. A ello, hay que añadir el contenido "relacional" de la 

                                                 
[59]

 Capítulo III.5. 
[60]

 Capítulo III.1.2. 
[61]

 PACHECO ZERGA, L. " La dignidad humana en el derecho del trabajo". Ed. Thomson Civitas. 1ª edición. 2007.  p.130; 
JIMÉNEZ CAMPO, J. "ART.10.1"; en CASAS BAAMONDE , M.E y RODRÍGUEZ PIÑERO, M . Dirs.) ; en Comentarios a la 
Constitución Española, XXX Aniversario, Funación Wolters Kluwer, Madrid, 20009. 0.180 y ss   



 

 

 

dignidad con el resto de DDFF: el contenido esencial de los DDFF, en especial de 
algunos que se hallan en intensa relación con la dignidad y los derechos fundamentales 
absolutos.  

Partiendo de esta triada, las manifestaciones laborales más comunes de la dignidad 
pueden ubicarse en cualquier de los tres elementos de la triada, en la forma que sigue:  

A) Autodeterminación consciente y responsable de la propia vida, capacidad de 
determinar la conducta en relación consigo mismo y con su entorno y libre desarrollo de 
su personalidad.  

Dentro de este apartado pueden ubicarse, sin ánimo exhaustivo, algunas de las 
manifestaciones más habituales de la dignidad en el plano laboral: 

- El derecho al trabajo y a la libre elección de profesión u oficio (art.35.1 CE). El 
contenido esencial de este forma parte de la dignidad, por lo que el legislador no puede 
presumir incapacidad para el trabajo por razón de una determinada edad (STC 22/1981, 
de 22 de julio) por ello las edades máximas para trabajar han de justificarse en políticas 
de empleo, pero no pueden dejar al trabajador sin posibilidad de acceder a rentas de 
sustitución. (STC 22/1981, de 22 de julio, F.8).  Por otro lado, el derecho a la libre 
elección de profesión u oficio forma parte del libre desarrollo de la personalidad y, por 
tanto, entronca con la dignidad. 

- El derecho del trabajador a disponer con absoluta libertad de su tiempo: sea de 
vacaciones, de descanso, o en general, todo aquello que no sea tiempo de trabajo, 
(STC 192/2003, de 27 de octubre, F.7). El contenido tradicional de este derecho pasa 
por el derecho a la limitación de la jornada de trabajo, que despuntaba ya en las 
primeras normas del trabajo. Dentro de este derecho empieza a cobrar fuerza en el 
marco de las TIC el ya bautizado como "derecho a la desconexión". Se cita por la SAN 
94/1997, de 17 de julio; aunque no como derecho con sustantividad propia, sino siempre 
relacionado con otros DDFF (intimidad y secreto de comunicaciones- arts.18.1 y 18.3 
CE). En Francia, la  Loi 2016-1088, de 8 de agosto de 2016, conocida como Loi Travail 
o Loi El Khomri, ha introducido un nuevo apartado 7 al artículo L-2242-8, que contempla 
este derecho. 

- El derecho a un salario digno: El art.35.1 CE reconoce el derecho del trabajador a una 
remuneración suficiente para satisfacer sus necesidades y las de su familia; derecho 
que por más que no sea susceptible de amparo (STC 200/1987, de16 de diciembre), es 
un derecho fundamental, que trata de garantizar que el trabajador y su familia puedan 
vivir dignamente de un único empleo  (STC 42/1990, de 15 de marzo, F.4).  La 
conexión de la dignidad con la retribución suficiente del art.35.1 de la CE se 
plasma también en la inembargabilidad del sueldo en la cuantía del salario 
mínimo, fijado por nuestras leyes procesales (vid. art.254. 2 LRJS y 607 LEC). 

El TC, en su conocida STC 113/1989, de 22 de junio, resolvió el conflicto entre la 
tutela judicial efectiva, en su vertiente de la ejecución, y la dignidad humana; 
validando la inembargabilidad  de sueldos y pensiones en la cuantía del SMI, por 
considerar que dicha cantidad está ligada a la satisfacción de las necesidades básicas 
para tildar de digna la existencia humana. 

- La prohibición del trabajo de menores: garantiza el libre desarrollo de la personalidad 
y, por tanto, es un correlato de la dignidad. La imposición de una edad laboral mínima 



 

 

 

tiene una razón de ser específica con la que se pretende garantizar una formación 
básica, dentro de una política encaminada a promover la igualdad real y efectiva de 
todos los ciudadanos y a remover los obstáculos que impidan a éstos el pleno desarrollo 
físico y psíquico de su personalidad; y, aun cuando el proceso de maduración no se 
produzca de la misma forma en todos los individuos, la tipificación viene también 
justificada por la necesidad de uniformar los ciclos educativos y evitar una costosa 
diversificación según el ritmo de evolución de cada niño o adolescente. (STC 22/1981, 
de 22 de julio, F.5). En esta línea se ha decantado el TEDH (STEDH 13 noviembre 
2012, Asunto C.N c. Reino Unido), en un caso de trabajadoras menores de edad 
empleadas  al servicio doméstico.  

 B) Derecho a un trato que no contradiga la condición humana de ser racional 
igual y libre, es decir, pretensión al respeto por parte de los demás, es decir. Ello 
impide considerar a la persona como un medio y, por tanto, su "patrimonialización"

[62]
; lo 

cual tiene su indudable importancia en el seno del Derecho del Trabajo. Esta faceta de 
la dignidad comporta: 

- El derecho a la seguridad y salud en el trabajo: es con total evidencia indigno que para 
ganarse la vida haya de perderse o arriesgar gravemente la misma, o poner en grave 
riesgo la salud. Por ello, la CDFUE coloca en el art.31, junto a la dignidad, la seguridad y 
salud en el trabajo, pues la relación entre ellas es tan estrecha como evidente, como 
también lo ha manifestado el TC, no sólo en general y fuera del ámbito del trabajo (STC 
53/1985); sino también en el ámbito del laboral de la prevención de riesgos,

[63]
 en que el 

TC ha relacionado la integridad física con el libre desarrollo de la personalidad.
[64]

  

- El derecho a la ocupación efectiva: (art.4.2.1a) ET): el TS ha vinculado la ocupación 
efectiva con la dignidad (STS 24 septiembre 1985, RJ 1985/4361). En este sentido, la 
STSJ Castilla-León (Valladolid), de 12 septiembre 2005 (AS) 2005/2580), define 
perfectamente el vínculo entre ocupación efectiva y dignidad:  

 
"La ocupación efectiva es un derecho vinculado íntimamente a la dignidad de 
la persona del trabajador, puesto que el trabajador no es una pieza insensible 
de la maquinaria productiva, sino una persona que se socializa también por su 
integración en el centro de trabajo, en el que aspira a la realización humana 
mediante el desarrollo de sus tareas, de manera que la privación infundada de 
tareas, aun cuando se mantenga el salario, frustra tal finalidad y produce en él 
un menoscabo de su dignidad personal y social. Por tanto, salvo en aquellos 
supuestos en los que la situación empresarial lo impida por razones 
económicas, técnicas, de fuerza mayor, etc., que no es el caso, la conducta de 
quien como empresario mantiene durante un determinado horario laboral en 
sus dependencias sin nada que hacer a una persona durante semanas o 
meses atenta contra su dignidad y obliga a reparar pecuniariamente el 
derecho mediante la indemnización de daños morales." 

- La prohibición de tratos vejatorios y degradantes o el derecho a no a sufrir 
humillaciones

[65]
;  

                                                 
[62]

 STC 212/1996,  de 19 de diciembre, F.8; STC 116/1999, de 17 de junio, F.11 
[63]

 STC 62/2007, de 27 de marzo; STC 160/2007, de 2 de julio, etc 
[64]

 STC 160/2007, F.2 - 
[65]

 STC 57/1994, 28 febrero.  



 

 

 

- El derecho a la no discriminación laboral que se plasma con toda claridad en la 
prohibición del acoso, sea sexual o por razón de sexo (art.7 LOIMH); o en el acoso 
laboral (art.4.2e) ET y art.50.1, art. 54 g ET).  

- El derecho al trato digno (respetuoso) frente al ejercicio de las facultades de vigilancia 
y control del empresario (arts. 18 y 20.3 ET). 

- El derecho a la "dignidad profesional"; que actúa como límite a la movilidad funcional y 
a la MSCT (art.39.1 ET  y art.50.1 ET). 

C)  El contenido esencial de los DDFF y los DDFF absolutos. 

En este último apartado se sitúa el contenido relacional de la dignidad, que contrasta 
con el contenido propio que hemos tratado de desgranar en los dos apartados 
anteriores.  

En este contenido relacional figura:  

- En primer término, el contenido esencial de los DDFF, significativamente de 
aquellos que el TC ha vinculado especialmente a la dignidad: como ha hecho el TC

[66]
, 

con los derechos a la integridad física y moral (art. 15) -como ya hemos visto- , a la 
libertad de ideas y creencias (art. 16), al honor, a la intimidad personal y familiar y a la 
propia imagen (art. 18.1); pero también de todos los demás: huelga, libertad sindical, 
negociación colectiva, etcétera.  

- En segundo término, se sitúan los derechos absolutos, que en materia laboral son: 

- La prohibición de la esclavitud, servidumbre, trata de personas y los trabajos forzosos: 
son casos paradigmáticos de cosificación de los trabajadores, reduciéndolos a meros 
objetos susceptibles de transmisión. Por ello, no sólo su prohibición ha alcanzado el 
rango de ius cogens laboral; sino que los mismos entroncan nuclearmente con el 
concepto de dignidad y su prohibición más elemental de tratar a las personas como 
cosas.  

En la línea de vincular los supuestos de esclavitud y trabajos forzosos o trata de seres 
humanos con la dignidad humana se ha situado tradicionalmente el TEDH. Así, por 
ejemplo, en STEDH 26 julio 205, Caso Siliadin c. Francia; STEDH 11 octubre 2012 
(Asunto. C.N contra Francia) STEDH 17/01/2016. Caso J. y otros c. Austria, STEDH 
30/03/2017. Caso Chowdury y otros c. Grecia. 

 

                                                 
[66]

 STC 53/1985, de 11 de abril. F.8 


